
1

DOI: 10.12658/D0414
insan & toplum, 2026;
insanvetoplum.org

Doktora Öğrencisi, Erciyes Üniversitesi, mevlutaltintop@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-1731-9064

Küreselleşme sürecinde kültürel yapıların dönüşümü, günümüz sosyal bilimlerinde 
kimlik, aidiyet ve temsil sorunlarının tartışılmasında merkezi bir konuma sahiptir. 
Bu bağlamda Byung-Chul Han’ın Hiper-Kültürellik: Kültür ve Küreselleşme adlı eseri, 
kültürü sabit ve bütüncül bir alan olmaktan çıkarıp, farklı zaman ve mekânların iç içe 
geçtiği dinamik bir ağ olarak ele almasıyla dikkat çekmektedir. 1959 yılında Güney 
Kore’de doğan Byung-Chul Han, Almanya’da felsefe eğitimi almış bir entelektüeldir. 
Berlin Sanat Üniversitesi’nde felsefe ve kültürel kuram dersleri veren yazar, özellikle 
modernite, teknoloji, iktidar, kültür ve toplumsal dönüşüm üzerine geliştirdiği 
eleştirel analizleriyle tanınmaktadır. Han’ın özellikle bu eserinde yaptığı hiper-kültür 
kavramsallaştırması, kültürel farklılıkların yalnızca yan yana varlığını değil, aynı 
zamanda birbirini özümseyerek yeni bir bütün oluşturmasını da vurgulamaktadır. 
Eser bu yönüyle küreselleşme-kültür ilişkisini eleştirel ve özgün bir teorik düzleme 
taşımaktadır.

Han’ın metninin temel problematiği, kültürün, küreselleşmenin etkisiyle köklü 
olarak değişmesidir. Kültür artık tutarlı ve sınırlandırılmış bir bütün olarak var 
olamamaktadır ve bunun sonucunda zaman-mekân katmanlarının iç içe geçerek her 
şeyin hızla özümsendiği yeni anlamlar üreten akışkan bir yapıya evrilmiştir (Bauman, 
2015, s. 14). Han bir yandan bu dönüşümü analiz ederken bir yandan da sürecin 

Değerlendiren: Mevlüt Altıntop

Byung-Chul Han, Hiper-Kültürellik: Kültür ve Küreselleşme, Çev. 
Mehmet S. Türk, İstanbul: Ketebe Yayınları, 2024, 83 s. 

the journal of humanity and society
insan     toplum Değerlendirmeler



insan & toplum

2

nasıl kavramsallaştırılması gerektiği üzerinde durmaktadır. Bu problematiğe ilişkin 
olarak Han, yerel/evrensel, bilindik/egzotik gibi geleneksel karşıtlıkların geçerliliğini 
sorgulamakta ve mozaiğe dönen bu çok kültürlülük söylemlerini Batı-merkezli 
normlar üzerinden eleştirmektedir (s. 16). Bu bağlamda kültürel karşılaşmaların 
bir yığın hâline gelmesinin ve özümsenme süreçlerinin açıklanması gerektiğini 
öne sürmektedir. Zira bu değişimden itibaren kültürün geleneksel üslup ve/veya 
sunumlarının tutarlı bir bütün olarak algılanması zorlaşmıştır. Büyük anlatılar 
olarak tanımlanan hikâye, mit, din, ideoloji gibi tek bir değer sistemi (Lyotard, 
2013, s. 8-9) artık kültürü bir arada tutmakta yetersiz kalmaktadır ve kültür tüm 
sınırlarından taşarcasına genişleyerek hiper-kültürel bir yapı kazanmıştır (s. 17). 
Günümüz metropollerinde bir sanat galerisinde Doğu Asya motifleriyle Afrika 
desenlerinin aynı anda var olmasını hiper-kültürel bir durumdur. Bu durum farklı 
coğrafî ve tarihî kökenlerden gelen öğelerin aralarında kopukluk olmadan yan yana 
bulunmasının bir yansımasıdır. Bu bağlamda Han, kültürü bir etkinlikler toplamı 
ve hareket alanı olarak tanımlayarak, “hiper” ön ekiyle kültürde sürekli bir etkinlik 
ve birikim süreci olduğunu öne sürmüştür (s. 10).  

Diğer yandan Han, günümüz kültürünü çok kültürlülük gibi kavramlarla 
tanımlamayı eleştirmektedir. Ona göre bu terimler Batı merkezli normlara 
dayanmaktadır ve milliyetçilik, sömürgecilik gibi tarihî temellere sahiptir. Karşılık 
olarak hiper-kültürde yoğun bir özümseme öne çıkmaktadır. Geleneksel “öteki” 
algısı önemini yitirirken, farklı kültürel öğeler birbirini hızla özümseyerek kültürel 
farklılıkların iç içe geçmesine yol açmaktadır (s. 57). Han, kültürel etkileşimi çokluk 
ve ötesizlik kavramlarıyla değil, bu öğelerin içsel birleşimi ve birikimi üzerinden 
tanımlamaktadır. Bu durumda artık kimlik ve anlatılar çok katmanlıdır. Diğer bir 
ifadeyle, geleneksel değer ve anlatı ilişkileri ortadan kalkmıştır. 

Han eserdeki yirmi kısa denemede hiper-kültür kavramını çok yönlü bir zeminde 
ele almaktadır. Bu zeminin ortak noktası aidiyetlerden kurtulmuş, özgürlük peşinde 
ve her anlamda sabit olmayan bir öznelliktir. Han, hem bireysel hem de toplumsal 
düzeyde hareketliliği vurgulayarak bir önceki çağın anlayışının aksine akışkan bir 
kimlik formunu tanımlamaktadır. Bu yöntem üzerinden zengin bir küresel kültür 
betimlemesi yaparak kültürlerin farklı içeriklerini bir arada taşıyan akışkan yapıyı 
göstermeye çalışmıştır (s. 45, 57). Bu aşamada gastronomiden sanata, turizmden 
teknolojiye, dilden duyguya kadar gündelik hayatın parçası hâline gelen ve kültürü 
oluşturan unsurlara yer verdiği görülmektedir.

Eserin en güçlü yönlerinden biri, Han’ın diğer çalışmalarında görmeye alışık 
olduğumuz disiplinlerarası analizleridir. Eserde Hegel’den Kant’a, Heidegger’den 
Nietzsche’ye, Leibniz’den Gadamer’e, W. Benjamin’den Herder’e, Schiller’den Rilke’ye, 



3

Değerlendirmeler

G. Ritzer’den Eco’ya kadar geniş bir düşünür yelpazesine atıf yapılmaktadır. Kitaptaki 
entelektüel çeşitlilik, metni kavramsal açıdan zenginleştirmektedir ve disiplinlerarası 
analizleri sayesinde Han’ın görüşleri hem güncel hem de tarihsel ve eklektik bir derinlik 
kazanmaktadır. Bu isimlere atıf yaparken kültürel dönüşüm vurgulanmaktadır. 
Kuramsal düzeyde kültür kavramını medya, iletişim ve kimlik teorileriyle ilişkilendiren 
(s. 73) yazar, kitabın temel kavramı olan hiper-kültür terimini oluştururken iletişim ve 
medya teknolojileri literatüründe uzun zamandır kullanılan hiper-metin (hypertext) 
kavramsallaştırmasından esinlenmiştir (s. 16). Hiper-metin, bilişim ve internet 
teknolojilerinin oluşturduğu dijital evrenin kültürü nasıl yeniden şekillendirdiğini 
analiz eden bir kavramsallaştırmadır (Özdemir, 2025, s. 1142). 

Eserin en güçlü yönlerinden biri, Han’ın kurduğu edebi üsluptur. Han, tüm 
eserlerinde olduğu gibi metafor ve aforizmalar içeren canlı bir üslup kullanmıştır. 
Günlük yaşamdan aldığı birçok unsuru çarpıcı imgelerle sentezleyerek karmaşık 
fikirleri akılda kalıcı hâle getirmektedir. Kültürler arası ilişkilerin bitmeyen birikim 
ve kaynaşma mantığı anlamında gelen “hiperlog” veya hiper-kültürde köksüzleşmiş, 
amacını yitirmiş ama dolaşımda kalmaya devam eden kültürel unsurları simgeleyen 
“odradek” bunlardan ikisidir. Kitaptaki bu güçlü retorik zenginlik, soyut teorileri 
somut imgelerle birleştirerek okuyucunun zihninde canlı görsellere dönüştürmektedir. 
Böylece kitap, sadece akademik çevreleri değil entelektüel ve edebi eğilimleri olan 
genel okuyucu için de tatmin edici bir anlatı sunmaktadır.  

Tüm bunların yanında Han’ın en spesifik özelliklerinden biri Batı düşüncesine 
yönelik eleştirel tavrıdır. Bu çalışmasında da yer alan eleştirel üslup, eserin 
güçlü yönlerinden bir diğeridir. Dolayısıyla yazar, mevcut kültürel paradigmaları 
sorgulamaktan çekinmemiştir. Örneğin çok kültürlülüğü eleştirdiği bölümde bu 
kavramın Batı merkezli bir normu temsil ettiğini açıkça vurgulamıştır (s. 57). 
Metindeki eleştirel perspektif, okuyucuyu modernite anlayışının temelini oluşturan 
kültür politikalarını ve kimlik tanımlarını yeniden düşünmeye sevk etmektedir. Bu 
yönüyle Han’ın çalışması, mevcut durumu sadece betimlemekle kalmayarak, aynı 
zamanda sorgulamakta ve dönüştürmeyi öneren görüşler ortaya atmaktadır. Ayrıca 
Han’ın diğer eserlerindeki kültür ve iktidar analizleriyle de tutarlı olarak, hiper-
kültür kavramında neoliberal dönüşümleri de ima eden göndermeler yer almaktadır. 
Bu özelliği, Han’ın eserlerini bir bütünlük içinde okunmasının mümkün olduğunu 
göstermektedir. 

Yukarıdaki güçlü yönlere karşı, eserde eleştiriye açık olan bağlamlar da 
bulunmaktadır. İlk olarak, hiper-kültür kavramı birçok postmodern teorinin toplamı 
görüntüsü vermektedir. Örneğin Lyotard’ın “büyük anlatıların sonu” önermesi veya 
Deleuze ve Guattari’nin bilgi ve düşüncenin hiyerarşik olmayan, ortada ve çok merkezli 



insan & toplum

4

olan, başı ve sonu bulunmayan, ağ haritasına benzer bir yapı dedikleri (Saka ve 
Erkenez, 2022, s. 175)  “rizom modeli” gibi görüşler (s. 34) incelenmiştir. Bu durum, 
hiper-kültürü var olan teorilerin yeniden “paketlenmesi” gibi gösterebilmektedir. Diğer 
bir ifadeyle, bu durum Han’ın yeni bir şey söylemediği, mevcut literatürü yeniden 
söyleyerek aktardığı eleştirisine maruz kalma potansiyeli taşımaktadır. Ancak “Han’ın 
katkısı, tamamen özgün bir teori iddiası değildir. O, farklı kuramsal mirasları stratejik 
olarak birleştirerek günümüz kültürünün akışkan doğasını kavramsallaştırmaktadır.

Metindeki eleştiriye açık diğer bir nokta, ampirik yönünün bulunmamasıdır. 
Han görüşlerini teorik çıkarımlar ve metaforlarla desteklemekte ve somut örnekler 
veya vaka analizleri sunmak yerine kültürün durumunu genel gözlemlerin felsefi 
yorumlamalarıyla anlatmaktadır. Bu bağlamda Han’ın ampirik veri yerine düşünsel 
analiz içeren yöntemi teorik indirgemecilik şeklinde tanımlanabilir. Bu yaklaşım, 
hiper-kültür kavramının gerçek dünyadaki izdüşümlerini sınamayı zorlaştırmaktadır. 
Ancak, kavramsal olarak zengin bir içerik sunmaktan ibaret olan Han’ın denemeci 
üslubuyla ortaya attığı hiper-kültürün izdüşümlerini sınamak için ayrıca vaka 
çalışmaları yapılabilir.

Üçüncü olarak, Han kültürel dönüşümü esasen teknoloji, iletişim ve medya 
temelli süreçlerle açıklamıştır. Oysa kültürün şekillenmesinde politik, ekonomik 
ve tarihsel dinamikler de büyük rol oynamaktadır. Kültürü bir iletişim ağı veya 
simgesel dolaşımlar bütünü olarak görmek, toplumsal iktidar yapılarını, ekonomik 
çıkarları veya ideolojik güçleri geri planda bırakma riski taşımaktadır. Bu açıdan hiper-
kültür kavramı kültürel çeşitliliği kavramakta zengin gibi görünse de, bu çeşitliliğin 
ardındaki güç ilişkilerini ve toplumsal etkileşimleri yeterince açıklamaktan uzak 
olduğu söylenebilir. Bu bağlamda hiper-kültürün ideolojik yönlerini ve neoliberal 
güç mekanizmalarını daha görünür kılmak için yeni çalışmalar konuya anlamsal 
derinlik katacaktır. 

Ayrıca Han’ın denemeci dili genellikle eleştirel tanımlama ve kavramsallaştırma 
ile sınırlıdır. Dolayısıyla uygulamaya yönelik öneriler sunmak kitabın formu ve 
yazarın üslubuna uygun değildir. Yine de Han’ın metinleri, pratik politika önerileri 
sunmamakla birlikte, hiper-kültür analizlerinin çıkarsamaları, çok katmanlı kültür 
yapısını korumayı hedefleyen stratejilere, küresel-yerel etkileşim odaklı uygulamalara 
ve dijital platformlarda kültürel çeşitliliği destekleyecek düzenleyici eğitsel yöntemlere 
öncülük edebilir.

Tüm bunların yanında, Han’ın hiper-kültür tasavvurunun ideolojik olduğu da 
söylenebilir. Kültürel akışların eşit derecede etkili kabul edildiği bir evrenselcilik 
imgesi oluşturması, gerçek politik-ekonomik güç farklılıklarını göz ardı edebilme 



5

Değerlendirmeler

riskini barındırmaktadır. Han’ın betimlediği senaryo bir yandan iyimser bir küresel 
melezleşme vizyonunu sunarken, diğer yandan neoliberal eşitsizlik ve hegemonik 
yapıları arka plana itebilmektedir. Yani hiper-kültür kavramı, güzel bir ütopya gibi 
görünse de hem destekleyici hem eleştirel değerlendirmeyi hak eden karmaşıklıklara 
işaret etmektedir. 

Eser, kültürün değişimi ve sınır tanımaz doğası fikrini hem destekleyen hem 
sorgulayan çok boyutlu bir perspektif sunmaktadır. Okuyucu, kültürel melezliği 
anlamanın yanı sıra muhtemel karşı argümanları da değerlendirme imkânı bulmaktadır. 
Bu yönüyle Han’ın çalışması, çağdaş kültür değerlendirmelerinde canlı bir tartışma 
platformu kazandırmaya yönelik özgün bir eserdir. Han’ın kullandığı güçlü metaforik 
dil çalışmayı özgün ve güçlü kılmaktadır. Bu güçlü yönlerine rağmen ampirik ve 
ekonomi-politik yönden eksik yönleri olduğu şeklinde eleştirilebilir ancak eserin 
bir deneme olduğu unutulmamalıdır. Bu bağlamda hem destekleyen hem eleştiren 
yaklaşımlar için kapsamlı bir düşünsel zemin sunan eser, güçlü metaforik ve kapsamlı 
dil kullanımı ve moderniteyi eleştirel perspektiften analiziyle kültür-küreselleşme 
ilişkisine felsefî ve terminolojik katkı sunmaktadır.  Sonuç olarak, eser, kültürel 
çeşitliliğin çoğullaşması ve homojenleşmesi ikilemi üzerinden yaptığı tartışmalarla 
kültürün karmaşıklığını kavramamıza yardımcı olurken, aynı zamanda bu akışların 
toplumsal ve ekonomi-politik koşullarını da birlikte ele almamız gerektiğini hatırlattığı 
için önemlidir. 

Kaynakça
Bauman, Z. (2015). Akışkan Modern Dünyada Kültür; (çev. İhsan Çapcıoğlu ve Fatih Ömek), Ankara: Atıf Ya-

yınları.

Han, B. C. (2024). Hiper-Kültürellik: Kültür ve Küreselleşme; (çev. Mehmet S. Türk), İstanbul: Ketebe Yayınları.

Lyotard, J. F. (2013). Postmodern Durum; (çev. İsmet Berkan), Ankara: BilgeSu Yayıncılık.

Özdemir, N. (2025). Hiper Metin ve Kolektif Bellek: Sovyet Temalı Hashtaglerin İncelenmesi. Manas Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, 14(3), 1140-1156.  https://doi.org/10.33206/mjss.1660220

Saka, A. E. ve Erkenez, S. (2022). Mimari Tasarım Stüdyosunda Rizomatik Denemeler. bab Journal of FSMVU 
Faculty of Architecture and Design. 3(2), s. 173-189.


